
Die soziale 
Welt der 
Transformation

Andreas Thiesen Hrsg.

Transdisziplinäre Aspekte einer 
transformativen Sozialen Arbeit

 SDG – Forschung, Konzepte, Lösungsansätze zur Nachhaltigkeit



Stadt für alle und von allen – 365 Tage des 
guten Lebens? 

Davide Brocchi 

Inhaltsverzeichnis 

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141 
Nachhaltigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143 
Nachhaltige Transformation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145 
Partizipation, Kommunikation und Ko-Kreation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148 
Der „Tag des guten Lebens“ als Spielwiese der Alternativen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149 
Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153 

Einleitung 

Jede*r Bürger*in ist ein*e Transformator*in. Jede*r Wissenschaftler*in trägt immer 
eine gesellschaftliche Verantwortung. Jede*r Unternehmer*in wirkt als Aktivist*in. Fragt 
sich nur, für welche Entwicklung. Bisher hat der überwiegende Teil der gesellschaftli-
chen Akteur*innen die kapitalistisch-industrielle Transformation bewusst oder unbewusst 
mitgetragen. Sie begann vor einigen Jahrhunderten und dominiert immer noch. Im Kul-
turprogramm der Modernisierung wird sie als „alternativlos“ begriffen und legitimiert 
(Brocchi, 2024a, S. 77 ff.). Darin wird die Marktwirtschaft so hingenommen, als wäre 
sie das unausweichliche Schicksal der Menschheit. Stellt eine Partei die Marktwirtschaft 
infrage, gilt sie als „nicht-regierungsfähig“. Eine Politik ohne Alternativen verkommt

D. Brocchi (B) 
Köln, Deutschland 
E-Mail: info@davidebrocchi.eu 

© Der/die Autor(en), exklusiv lizenziert an Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein 
Teil von Springer Nature 2025 
A. Thiesen (Hrsg.), Die soziale Welt der Transformation, SDG - Forschung, Konzepte, 
Lösungsansätze zur Nachhaltigkeit, https://doi.org/10.1007/978-3-658-48380-7_12 

141



142 D. Brocchi

jedoch zur bürokratischen Verwaltung. Ohne echte1 Freiheit wird die Gesellschaft zur 
„Megamaschine“ (Mumford, 1974), in der gut ist, was funktioniert – Menschen inbegrif-
fen. Weicht etwas von der mechanischen Ordnung ab, wird es als „Devianz“ behandelt, 
entsprechend abgewertet, verdrängt, unterdrückt – oder assimiliert. In diesem Kontext ist 
Wandel lediglich als „moving equilibrium“ und „geordneter Prozess (…) hin zu einem 
statischen Gleichgewicht“ (Parsons, 1951, S. 23) vorstellbar und wird als „Fortschritt“ 
gestaltet (Bury, 1979; Sbert, 2010). „Innovation“ wird dabei großgeschrieben, allerdings 
nur, wenn sie systemkonform ist. Umweltorientierte Innovationen haben es hingegen 
schwer. Während die neoliberale Globalisierung und die Digitalisierung in wenigen Jahren 
durchgesetzt wurden, haben selbst 28 UN-Klimakonferenzen bisher nicht ausgereicht, um 
die globalen Treibhausgasemissionen zu reduzieren (The Global Carbon Budget, 2023). 
Im heute noch dominanten Entwicklungsmodell der Modernisierung werden vor allem 
Lösungsansätze verfolgt, die auf eine Systemstabilisierung durch Anpassung, Reparatur, 
Optimierung, Kompensation oder Kostenexternalisierung (Lessenich, 2017) zielen. Das 
gilt auch für die „ökologische Modernisierung“ und das sogenannte „grüne Wachstum“. 
Im Kampf gegen den Klimawandel hieß die Formel der Ampel-Regierung 2021 „Mehr 
Fortschritt wagen“ (SPD et al., 2021). Aber können die Probleme wirklich durch ein 
„Mehr vom Gleichen“ gelöst werden? 

Die bisherige kapitalistisch-industrielle Transformation hat wesentlich zur heutigen 
Polykrise2 (Tooze, 2022) beigetragen. Diese ist keine Naturkatastrophe, sondern das 
Resultat von bewussten Entscheidungen – Entscheidungen, die „im Rahmen privater 
und/oder staatlicher Organisationen getroffen werden (…), auf der Grundlage eines Kal-
küls, bei dem Gefahren als unvermeidliche Schattenseite des Fortschritts gelten“ (Beck, 
2008, S. 17). Ohne diese strukturelle Nicht-Nachhaltigkeit zu überwinden, kann keine 
Nachhaltigkeit gelingen. 

Die Jahre 2007–2010 stellten eine Zäsur für die Entwicklung unserer Gesellschaft 
dar. Durch die Weltfinanzkrise, das Scheitern der UN-Klimaverhandlungen in Kopen-
hagen und die Skandale um Großprojekte wie Stuttgart 21 starb damals die Illusion, 
dass die Lösung für die großen Probleme des 21. Jahrhunderts vom Staat und/oder

1 Wie unterscheidet sich eine „echte“ von einer „unechten“ Freiheit? Die westliche Gesellschaft 
begreift sich zwar als frei, doch die konsumistische Freiheit ist hier weitreichender als die gestalteri-
sche. In einem Kontext der sozialen Ungleichheit ist die Freiheit der einen manchmal die Unfreiheit 
der anderen. In Unternehmen oder in Redaktionen herrschen meistens Hierarchien. Auch die Abhän-
gigkeit von Lohn und „Drittmitteln“ macht nicht unbedingt frei. Die Aufklärung hat die Menschen 
nicht vollständig befreit, sondern neue Formen von Herrschaft erzeugt, die zum Beispiel auf einer 
„instrumentellen Vernunft“ basieren (Horkheimer, 1991). Für Norbert Elias (1990) sind die Autori-
täten der Kirche und des Staates in der Moderne nicht verschwunden, sondern verinnerlicht worden 
und wirken sich als „innerer Zwang“ aus. 
2 Der Begriff „Polykrise“ wurde vom französischen Komplexitätstheoretiker Edgar Morin einge-
führt. Damit verband er einen Komplex von Krisen, die ineinander verwoben sind und sich über-
lagern. So besteht das zentrale Problem der Gegenwart nicht in einer einzelnen Bedrohung, sondern 
in der „komplexen Intersolidarität von Problemen, Antagonismen, Krisen, unkontrollierbaren Pro-
zessen und der allgemeinen Krise des Planeten“ (Morin & Kern, 1999, S. 74; eigene Übersetzung). 



Stadt für alle und von allen – 365 Tage des guten Lebens? 143

vom Markt kommen würde. So begann die Zivilgesellschaft, sich selbst zu ermächti-
gen. Mit dem Slogan „Wir sind die 99 %“ forderte die „Occupy-Wall-Street-Bewegung“ 
eine demokratische Kontrolle der Märkte (Candeias & Völpel, 2014). Gleichzeitig inter-
nationalisierte sich die britische „Transition-Town-Bewegung“3 . Darin begannen die 
Bürger*innen den Klimaschutz vor der eigenen Haustür anzupacken und Schritte in eine 
postfossile Stadt einzuleiten. Gegen die Stadt als Spekulationsobjekt bildeten sich vie-
lerorts Bürger*inneninitiativen. Sie fragten: „Wem gehört die Stadt?“ und forderten ein 
„Recht auf Stadt“ (Correctiv o. J.; vgl. dazu auch den Beitrag von Maximilian Pichl in die-
sem Band). All diese Bewegungen waren in der Überzeugung vereint, dass der Weg, der 
in die Polykrise geführt hat, nicht jener sein kann, der uns aus ihr herausholt. Während die 
Top-down-Steuerung der Gesellschaft die Polykrise verursacht hat, erfordert eine nach-
haltige Transformation neue Governance-Formen (vgl. dazu auch den Beitrag von Vivien 
Katharina Albers und André Bruns in diesem Band). Eine Megamaschine kann perfekt 
funktionieren – und gleichzeitig gegen eine Wand fahren. In diesem Fall reichen Sys-
temstabilisierungen nicht aus: Ein „Systemwechsel“ (Merkel, 1999, S. 15) wird benötigt, 
sprich, ein „weltweiter Umbau von Wirtschaft und Gesellschaft“ (WBGU, 2011,  S.  5  ).

Wie lösen wir uns also von der kapitalistisch-industriellen Transformation, um in 
die nachhaltige Transformation zu gelangen? Eine Möglichkeit wäre, diesen histori-
schen Wandel als einen individuellen und kollektiven Lernprozess zu betrachten und zu 
gestalten. Dafür plädiert dieser Aufsatz. Nach einer Begriffsklärung werden Wege in die 
partizipationsorientierte Transformation zur Nachhaltigkeit dargestellt. 

Nachhaltigkeit 

Wie „Gesellschaft“, „Kultur“ oder „Natur“ gehört auch „Nachhaltigkeit“ zu den kom-
plexen und voraussetzungsreichen Begriffen. Für begrenzte Wesen wie den Menschen 
ist Komplexität nie ganz greifbar und kontrollierbar, und trotzdem können wir auf kom-
plexe Begriffe nicht verzichten, denn sie dienen als kognitive Markierungen auf weiten 
Feldern und bieten dadurch Orientierung (vgl. dazu auch den Beitrag von Gunter Wei-
denhaus und Jochen Kibel in diesem Band). Komplexe Begriffe werden jedoch immer 
unterschiedlich verstanden. Im Fall der Nachhaltigkeit sind gegenwärtig institutionelle 
Verständnisse relativ verbreitet, die sich auf Dokumente der Vereinten Nationen (Brundt-
land Bericht, Agenda 21, die 17 SDGs etc.) beziehen. Da sie von jenen Regierungen 
verabschiedet wurden, die bislang eine nicht-nachhaltige Entwicklung gefördert haben, 
sind sie besonders widersprüchlich (Eblinghaus & Stickler, 1996). Enge Verständnisse 
von Nachhaltigkeit sind hingegen stark durch die Naturwissenschaften geprägt. Entweder

3 2007 wurde im englischen Totnes die erste Transition-Town-Initiative von Permakultur-Dozent 
Robert Hopkins gegründet. Sie gilt als Vorbild für eine weltweite Bewegung: Mittlerweile gibt es 
etwa 4000 Transition-Initiativen in circa 50 Ländern. Im Vordergrund steht hier der Übergang der 
Städte zu einem postfossilen Energieregime ohne Öl und Kohle (vgl. Hopkins 2008). 



144 D. Brocchi

sind sie ökologisch oder ökonomisch zentriert – oder versuchen Ökonomie und Öko-
logie in Einklang zu bringen. Ihr Ursprung liegt in der deutschen Forstwirtschaft: Die 
Maxime „nicht mehr Bäume fällen, als nachwachsen können“ von Hans Carl von Carlo-
witz (2013 [1713]) wurde ab den 1970ern auf alle Ressourcen übertragen (Basler, 1972; 
Grober, 2010, S. 227). Damals löste der erste Bericht des Club of Rome, „Die Grenzen des 
Wachstums“ (Meadows, 1972), die gegenwärtige Nachhaltigkeitsdebatte aus. Transforma-
tiv kann sich jedoch vor allem ein weites Verständnis von Nachhaltigkeit auswirken, das 
neben der ökologischen und der ökonomischen auch die soziale und kulturelle Dimension 
umfasst. Dabei ist Nachhaltigkeit ein Dachbegriff für „Visionen einer anderen Entwick-
lung“ (Dag Hammarskjöld Foundation, 1975; Tarozzi, 1990). Diese Visionen wurzeln in 
den sozialen und ökologischen Bewegungen, die sich jeweils im 19. und im 20. Jahr-
hundert als Reaktion auf die Missstände der kapitalistisch-industriellen Transformation 
bildeten. Sie kämpften für mehr Gerechtigkeit und für eine Emanzipation der inneren und 
äußeren Natur des Menschen von der Megamaschine. 

Zwei komplementäre Definitionen von Nachhaltigkeit sind besonders relevant: 

1. Nachhaltigkeit ist die Notwendigkeit, evolutionären Sackgassen in der Entwicklung der 
Gesellschaft vorzubeugen. Hier steht Nachhaltigkeit für Krisen-Resilienz (Widerstands-
fähigkeit). Ein wichtiger Faktor der Krisen-Resilienz von sozialen Systemen ist die 
Autonomie – zum Beispiel vom übermäßigen Ressourcenverbrauch. Städte, in denen 
weniger Öl verbraucht wird, weil mehr Fahrrad statt Auto gefahren wird, schützen 
nicht nur das Klima, sondern auch sich selbst vor Ölkrisen und steigenden Ölpreisen. 
Autonomie bedeutet auch die Möglichkeit der Selbstorganisation und der Subsidia-
rität. So sind dezentrale Organisationsstrukturen nachhaltiger als zentralistische. Die 
Widerstandsfähigkeit von Systemen schließt die Fähigkeit zum Widerstand mit ein. 
Beispielsweise kann es keine Nachhaltigkeit ohne soziale Gerechtigkeit geben (Broc-
chi, 2019), denn die historische Ungleichheit zwischen „Eliten“ und „Massen“ war 
in der bisherigen Geschichte der Menschheit – neben der Übernutzung von Naturres-
sourcen – eine wesentliche Ursache des Untergangs von Zivilisationen (Motesharrei 
et al., 2014). Ein weiterer bedeutender Resilienz-Faktor ist das Sozialkapital (Putnam, 
2000), also die Fähigkeit, unentgeltlich miteinander zu teilen, Verantwortung und Soli-
darität eingeschlossen. Während Monokulturen (ökonomische und geistige inbegriffen) 
besonders anfällig für Krisen sind, stärkt Vielfalt die Resilienz von ökologischen und 
sozialen Systemen (UNESCO, 2001). Freiräume für Alternativen (Urban Gardening, 
Repair-Cafés, Parallelwährungen etc.) machen Städte und Gemeinden in Krisenzeiten 
beweglicher. 

2. Nachhaltigkeit ist eine Chance, weil sie die Frage nach einem guten Leben stellt, 
das nicht auf Kosten anderer geht – künftige Generationen und Natur inbegriffen. 
Während Wohlstand bisher wirtschaftszentriert begriffen und mit Massenkonsum und 
Wirtschaftswachstum (Bruttoinlandsprodukt) gleichgesetzt wurde, erfordert Nachhal-
tigkeit ein multidimensionales Verständnis davon. Im „World Happiness Ranking“ der



Stadt für alle und von allen – 365 Tage des guten Lebens? 145

Vereinten Nationen rangieren regelmäßig skandinavische Länder an der Spitze, weil 
ein starker Gemeinsinn und weniger soziale Ungleichheit für das Wohlbefinden der 
Menschen viel entscheidender sind als die individuelle Freiheit, möglichst viel Geld 
zu verdienen (Helliwell et al., 2020). Die Dän*innen sind für eine starke öffent-
liche Daseinsvorsorge sogar bereit, deutlich mehr Steuern zu zahlen.4 Auch wenn 
die skandinavischen Länder an anderen Stellen keine Vorbilder sind (z. B. dänische 
Migrationspolitik, ökologischer Fußabdruck), zeigt ihr Beispiel, dass Menschen im 
Rahmen einer Gesellschaft mehr miteinander teilen können, wenn eine Vertrauenskul-
tur herrscht (Bjørnskov, 2021). In bunten, lebendigen Orten fühlen sich die Menschen 
wohler, Freiheit und Toleranz kommen allen zugute. 

Nachhaltige Transformation 

Wie ist also auf einem begrenzten Planeten ein friedliches Zusammenleben in der Viel-
falt möglich? Das ist die zentrale Frage einer nachhaltigen Transformation. Denn von 
der Form des Zusammenlebens hängt es ab, wie Menschen mit ihrer Umwelt umgehen. 
Dort, wo Menschen kooperieren und miteinander teilen, ist der Naturverbrauch gerin-
ger. Demgegenüber ist er dort höher, wo Menschen um Status konkurrieren und Dinge 
lieber besitzen. So erfordert Nachhaltigkeit mehr Kooperation statt Konkurrenz, mehr 
Gemeinwesen statt Privatwesen. Egal, ob es um Weltpolitik, Wohnpolitik, Wirtschaftspo-
litik oder Klimapolitik geht: Wie sich die Akteur*innen zu einer Sache verhalten, hängt 
von der Qualität ihrer Beziehungen und von den Verhältnissen innerhalb der Gesellschaft 
ab. Daher macht es einen großen Unterschied, ob Entscheidungen top-down vorgege-
ben oder partizipativ mitbestimmt werden; ob lokale Transformationsprozesse in einer 
Atmosphäre des Vertrauens oder des Misstrauens stattfinden. Um es ganz grundlegend zu 
formulieren: Wer das Menschenbild des „Homo oeconomicus“ verinnerlicht hat, tut sich 
weder mit Kooperation noch mit Gemeinwohl leicht (Bregman, 2022). Im Kampf gegen 
den Klimawandel reichen deshalb Windräder und Elektroautos nicht aus: Es geht – so viel 
sollte klargeworden sein – um eine Veränderung der sozialen und kulturellen Verhältnisse 
innerhalb der Gesellschaft. 

Eine besondere Strategie, um ein friedliches Zusammenleben in der Vielfalt zu 
ermöglichen, ist die Demokratie. Sie entstand auf der Agora, dem Platz inmitten der 
altgriechischen Polis. Hier trafen sich die Bürger regelmäßig, um gemeinsam über die 
Entwicklung ihres Stadtstaates abzustimmen. Im Vergleich zur heutigen repräsentati-
ven Demokratie, in der die eigene Verantwortung delegiert wird, war die griechische 
Demokratie stärker und direkter. Und doch war diese exklusiv, denn Frauen, Kinder 
und Fremde hatten auf der Agora keinen Platz. Zudem wurde die damalige Demokratie 
auf den Schultern der Sklaven errichtet und basierte damit auf Ausbeutung. An diesem

4 Die Steuerquote liegt in Dänemark bei 41,8 %, in Deutschland bei 24,7 % (Bundesministerium der 
Finanzen 2024). 




